
 

 

 

 

  
HANA: Humanities and Academic Narratives in Education 
ISSN: 3123-7045 (Electronic) 
DOI: https://doi.org/10.63203/hana.v1i1.436   
Vol. 1, No. 1, 2025, pp. 1-7 
 

Journal homepage: https://journal.aapbk.org/index.php/hana 

 

 

 

   1 

Original Research 

 

Lunturnya Nilai Humanistik Ondel-ondel Betawi: Narasi 

Budaya dan Tantangan Pelestariannya 
 
Aisya Fadilla1, Faza Izzatun Nuha1, Dewi Aistya1, Melina Lestari1 
1  Universitas Muhammadiyah Prof. Dr. Hamka 

 

Article Info  Abstract  
Article history: 
Received 15 October 2025 

Revised 24 November 2025 

Accepted 26 November 2025 

 

 Definisi budaya mencakup beragam definisi yang mencerminkan 

kompleksitasnya sebagai fenomena multidimensi. Secara etimologis, kata 
budaya berasal dari bahasa Latin "colere" dan dalam bahasa Indonesia dari 

bahasa Sansekerta "buddhayah". Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji 

faktor-faktor penyebab lunturnya nilai-nilai budaya Ondel-ondel dan 

mengidentifikasi upaya pelestarian serta revitalisasi tradisi ini agar tetap 

relevan di tengah dinamika perkembangan zaman. Dengan memahami 

dinamika perubahan yang terjadi dalam tradisi Ondel-ondel, diharapkan dapat 

ditemukan solusi efektif untuk mempertahankan dan mengembangkan nilai-

nilai budaya Betawi agar tetap hidup dan diwariskan kepada generasi 

mendatang. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 
deskriptif. Subjek penelitian ini adalah dua tokoh masyarakat dan tokoh 

masyarakat Betawi yang berdomisili di Jakarta. Peneliti melakukan 

wawancara mendalam terkait penyebab lunturnya nilai-nilai budaya ondel-

ondel. Analisis data menggunakan model Miles & Huberman. Hasil penelitian 

menunjukkan adanya perubahan makna Ondel-ondel dalam masyarakat 

Betawi. Dahulu, Ondel-ondel memainkan peran penting dalam pernikahan 

adat Betawi dan memiliki fungsi magis sebagai penolak bala. Kini, Ondel-

ondel lebih sering digunakan untuk mengamen di jalanan, mengubah persepsi 

masyarakat terhadap simbol budaya ini dari sakral menjadi profan. 

Keywords  
Ondel-ondel 

Perubahan Makna 
Cultural Preservation 

Nilai Humanistik 

  

 

Corresponding Author: Fadilla, aisyafadilla22@gmail.com 

  

1. Introduction  

Menurut Hofstede, yang dikutip oleh Richard D. Lewis dalam bukunya "Intercultural Business 
Communication" (2004:21), budaya adalah “pemrograman pikiran kolektif yang membedakan anggota 
suatu kelompok orang dari kelas lain”. Indonesia merupakan negara dengan keanekaragaman suku dan 

budaya yang sangat kaya, salah satunya adalah suku Betawi yang memiliki budaya Ondel ondel. Betawi 
merupakan suku paling besar di Jakarta yang mempunyai berbagai kegiatan kebudayaan yang masih eksis 

sampai saat ini. Beberapa budaya betawi yang terkenal ada kerak telor, tanjidor, lenong dan ondel-ondel 
(Maharani, 2021). Ondel-ondel merupakan kesenian khas Betawi yang berupa boneka berukuran raksasa. 

Dalam masyarakat Betawi, Ondel ondel dianggap sebagai budaya sakral yang digunakan dalam ritual 
persembahan kepada roh leluhur. Boneka besar ini berukuran 250 x 80 x 80 cm dengan bahan kerangka dari 
rotan atau bambu, dengan topeng dari kayu berkualitas baik, seperti kayu cempaka, kenanga, rambutan atau 

kapuk (Saputra, 2009: 60). Ondel-ondel juga dikenal sebagai barongan atau barungan, sangat erat kaitannya 
dengan budaya Betawi dan termasuk dalam delapan ikon budaya Betawi yang diatur dalam Keputusan 

Gubernur Nomor 11 Tahun 2017 tentang Ikon Budaya Betawi. 

Secara filosofis, Ondel-ondel melambangkan kekuasaan yang mampu memelihara keamanan dan 

ketertiban dengan ulet, berani, tabah, jujur, dan tidak dapat dimanipulasi. Pada era tahun 40-an kesenian 
Ondel-ondel berperan sebagai leluhur atau nenek moyang yang senantiasa menjaga anak cucunya atau 
sosial suatu desa dan personifikasi leluhur sebagai pelindung. Idealnya, Ondel-ondel sebagai ikon budaya 

https://doi.org/10.63203/hana.v1i1.436
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HANA: Humanities and Academic Narratives in Education           
https://journal.aapbk.org/index.php/hana    
 

 

 

 

2 

 

 

Lunturnya Nilai Humanistik Ondel-ondel Betawi ... 

 

suku Betawi sarat dengan nilai sejarah dan simbolik. Sebagai warisan budaya yang telah diwariskan turun 
temurun, Ondel-ondel tidak hanya berfungsi sebagai sarana hiburan, tetapi juga sebagai media ritual yang 

memiliki makna mendalam bagi masyarakat Betawi. Tradisi Ondel-ondel mencerminkan kekayaan budaya 
dan identitas etnis Betawi, yang merupakan perpaduan berbagai unsur budaya seperti Sunda, Jawa, Melayu, 

dan Tionghoa. Hal ini juga tercantup dalam buku Dharsono, bahwa hasil kebudayaan sebagai ekspresi 
budaya yang direpresentasikan sebagai artefak dalam bentuk budaya ataupun guratan dalam bentuk-bentuk 

gambar, benda maupun lukisan, seperti pada kain (Dharsono, Sumarjo 2007:114-115). (1992:76), Menurut 
Ondel-ondel merupakan suatu wadah yang dijadikan personifikasi leluhur nenek moyang. Dengan 
demikian dapat dianggap sebagai pembawa lakon atau cerita, tersebut telah bergeser, dan Ondel-ondel 

walaupun sebagai alat peraga yang tidak berbicara atau bertutur. 

 Namun, kenyataan di lapangan menunjukkan bahwa dalam beberapa dekade terakhir, nilai-nilai 

budaya yang terkandung dalam tradisi Ondel-ondel mulai mengalami pelunturan. Perubahan sosial, 
modernisasi, dan globalisasi telah membawa dampak signifikan terhadap keberlanjutan tradisi ini. Fungsi 

Ondel ondel yang semula sarat dengan makna sakral kini cenderung bergeser menjadi sekadar atraksi 
komersial, bahkan tidak jarang disalahgunakan untuk kegiatan yang tidak mencerminkan budaya Betawi 
yang sebenarnya. Fenomena ini menimbulkan keprihatinan di kalangan budayawan dan masyarakat 

Betawi, karena dapat mengancam keberlangsungan warisan budaya yang telah ada sejak lama. Transisi 
Ondel-ondel dari perspektif makna, bentuk dan penggunaannya mengindikasikan terjadi pergeseran 

kepercayaan (belief) yang mengarah kepada kemunduran atau penurunan akan pemahaman tentang budaya 
adi luhung (Kompas.com, 2019). Peneliti melihat bahwa Ondel-ondel mengalami perubahan makna. Di 

masa lalu, Ondel-ondel berperan aktif dalam pernikahan adat Betawi, mengiringi calon pengantin, dan 

memiliki fungsi magis lebih sering digunakan sebagai alat untuk mencari nafkah melalui kegiatan ngamen 
di pinggir jalan. Praktik ini mengubah persepsi masyarakat terhadap Ondel ondel, yang sebelumnya 

dianggap sakral dan bagian integral dari identitas budaya Betawi, menjadi profan. Ondel-ondel ngamen 
sering tampil tidak berpasangan dan menggunakan pakaian yang tidak sesuai dengan tradisi, seperti baju 

sadaria, kebaya encim, dan sarung kotak-kotak. Perubahan makna Ondel-ondel ini mencerminkan 
tantangan sosial dan ekonomi yang dihadapi oleh masyarakat Betawi. Tingginya tingkat pengangguran dan 

masuknya pendatang baru ke Jakarta membuat banyak warga Betawi mencari cara alternatif untuk 
memenuhi kebutuhan ekonomi, termasuk melalui ngamen dengan Ondel-ondel. Dampak dari fenomena ini 
adalah timbulnya kekhawatiran dan kritik dari masyarakat Betawi yang melihat Ondel-ondel sebagai simbol 

budaya yang sakral. Mereka merasa penggunaan Ondel-ondel untuk mengamen merendahkan nilai 
tradisional dan estetika kesenian Betawi. Namun, ada juga pandangan yang melihat perubahan ini sebagai 

adaptasi dan cara mempertahankan relevansi budaya dalam konteks modern dan urban. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji faktor-faktor yang menyebabkan lunturnya nilai kebudayaan 

Ondel-ondel dan mengidentifikasi upaya-upaya yang dapat dilakukan untuk melestarikan serta 
merevitalisasi tradisi ini agar tetap relevan di tengah dinamika perkembangan zaman. Dengan memahami 
dinamika perubahan yang terjadi pada tradisi Ondel-ondel, diharapkan dapat ditemukan solusi yang efektif 

untuk mengembangkan menjaga nilai-nilai dan budaya Betawi, khususnya dalam konteks Ondel ondel, agar 
tetap hidup dan diwariskan kepada generasi mendatang. 

Dalam artikel Paramita yang berjudul “Pergeseran Makna Budaya Ondel-ondel Pada Masyarakat 
Betawi Modern,” penelitian tersebut bertujuan untuk memahami bagaimana makna Ondel ondel telah 

bergeser dalam masyarakat Betawi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa saat ini Ondel-ondel tidak hanya 
digunakan sebagai hiasan atau dalam ritual persembahan, tetapi juga dimanfaatkan sebagai sumber mata 
pencaharian oleh masyarakat Betawi. Pergeseran ini terjadi karena adanya masalah sosial dan ekonomi 

yang dihadapi oleh masyarakat Betawi. Oleh karena itu, penelitian ini juga membahas mengenai penyebab 
lunturnya nilai kebudayaan ondel-ondel. 

 

2. Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode naratif. Pendekatan kualitatif dipilih 
karena sesuai dengan tujuan penelitian ini, yaitu memberikan penjelasan mendalam tentang fenomena yang 

sedang diteliti, dalam hal ini pergeseran nilai budaya Ondel-ondel di era modern. Penelitian kualitatif 
memungkinkan peneliti untuk mengeksplorasi fenomena secara lebih rinci dan memperoleh pemahaman 

yang lebih mendalam tentang konteks dan makna di balik fenomena tersebut. Menurut Rachmat Kriyantono 



HANA: Humanities and Academic Narratives in Education           
https://journal.aapbk.org/index.php/hana    
 

 

 

 

3 

 

 

Lunturnya Nilai Humanistik Ondel-ondel Betawi ... 

 

(2009:56), penelitian kualitatif tidak menggunakan prosedur memberikan statistik dan penjelasan bertujuan 
mendalam tentang fenomena yang sedang diteliti.  

Penelitian ini berfokus pada Ondel ondel dan topik penelitian adalah pergeseran nilai kebudayaan 
Ondel-ondel di era modern. Untuk mengumpulkan data, peneliti menggunakan teknik wawancara dan 

observasi. Menurut Esterberg, yang dikutip oleh Sugiyono (2011:317), wawancara adalah pertemuan di 
mana dua orang berkumpul untuk bertukar informasi dan gagasan dengan menggunakan tanya jawab, 

sehingga dapat menciptakan makna tentang topik tertentu. Selain itu, Nasution yang dikutip oleh Sugiyono 
(2011:310) menyatakan bahwa observasi adalah dasar semua ilmu pengetahuan. Hanya dengan 
mengumpulkan data, atau fakta tentang dunia nyata, para ilmuwan dapat bekerja.  

Peneliti melakukan wawancara dengan dua narasumber, yaitu salah satu anggota komunitas dan salah 
satu tokoh masyarakat asli Betawi yang tinggal di Jakarta. Wawancara ini bertujuan untuk memahami 

pandangan dan pengalaman mereka tentang perubahan makna budaya Ondel-ondel di masyarakat Betawi 
kontemporer. Selain itu, peneliti juga melakukan observasi lapangan untuk mengamati langsung praktik dan 

penggunaan Ondel-ondel dalam berbagai konteks, baik dalam acara budaya maupun kegiatan ngamen di 
jalanan. Dalam penelitian ini, penulis menggunakan teknik analisis data model Miles dan Huberman 
dengan mengumpulkan data dari berbagai sumber melalui wawancara mendalam. Studi kepustakaan dan 

penelusuran data online digunakan untuk mendapatkan informasi yang relevan dengan topik penelitian. 
Setelah semua data terkumpul, dilakukan reduksi data dengan memilih dan memusatkan perhatian pada 

data yang diperlukan agar lebih fokus. Selanjutnya, data yang telah dipilih disajikan sesuai dengan kondisi 
di lapangan untuk diteliti lebih lanjut, dan kemudian dilakukan penarikan kesimpulan/verifikasi mengenai 

persepsi masyarakat Betawi terhadap fenomena ondel-ondel yang digunakan untuk mengamen. 

Adapun langkah-langkah dalam penelitian ini adalah pertama dengan persiapan dan pengumpulan 
data, yang dimana peneliti mencari sumber referensi yang relevan dari jurnal dan buku melalui. Peneliti 

lapangan, juga melakukan observasi wawancara mendalam, menganalisis data, dan melakukan penyusunan 
laporan penelitian.  

Dengan menggunakan metode penelitian kualitatif ini, diharapkan penelitian dapat memberikan 
wawasan yang komprehensif tentang pergeseran nilai kebudayaan Ondel-ondel di era modern serta 

mengidentifikasi langkah langkah yang dapat dilakukan untuk melestarikan dan merevitalisasi tradisi 
budaya ini. 

 

3. Hasil dan Pembahasan 

Berdasarkan hasil analisi data, maka hasil penelitian ini menunjukkan bahwa terjadi perubahan makna 
pada Ondel ondel dalam masyarakat Betawi. Saat ini, Ondel-ondel mengalami perubahan makna. Di masa 
lalu, Ondel-ondel berperan aktif dalam pernikahan adat Betawi, mengiringi calon pengantin. Namun, 

sekarang Ondel-ondel hanya berfungsi sebagai hiasan. Tradisi penyediaan sesajen untuk memanggil roh 
leluhur sebelum pertunjukan Ondel-ondel juga telah ditinggalkan. Awalnya, Ondel-ondel memiliki fungsi 

magis dan ritualistik sebagai penolak bala dan digunakan dalam acara pernikahan serta upacara adat. Dulu, 
Ondel-ondel dipercaya sebagai penolak bala oleh masyarakat Betawi. Kini, peran ini bergeser, dan Ondel-

ondel lebih sering digunakan sebagai alat untuk mencari nafkah. Fenomena ngamen menggunakan Ondel-
ondel di pinggir jalan telah menimbulkan kesadaran baru di masyarakat Betawi tentang penggunaan budaya 
ini untuk kegiatan ekonomi.  

Penggunaan Ondel-ondel untuk mengamen di jalanan menjadi fenomena yang cukup marak. Praktik 
ini mengubah persepsi masyarakat terhadap Ondel ondel, yang sebelumnya dianggap sakral dan bagian 

integral dari identitas budaya Betawi. Ondel-ondel ngamen sering tampil tidak berpasangan dan 
menggunakan pakaian yang tidak sesuai dengan tradisi, seperti baju sadaria, kebaya encim, dan sarung 

kotak-kotak. Responden pertama yaitu sebagai salah satu anggota dari suatu komunitas menyadari bahwa 
terjadinyaperubahan nilai Ondel-ondel. Komunitastersebut masih menjunjung tinggi nilai Ondel-ondel agar 

tidak disalahgunakan untuk mengamen sebagai sumber pencaharian, karena hal tersebut akan menurunkan 
bahkan menghilangkan makna dan nilai dari Ondel-ondel itu sendiri. Sementara responden dua yaitu dari 
salah satu tokoh masyarakat mengatakan bahwa dirinya sangat menyayangkan jika Ondel-ondel dibuat 

untuk mengamen di jalanan.  



HANA: Humanities and Academic Narratives in Education           
https://journal.aapbk.org/index.php/hana    
 

 

 

 

4 

 

 

Lunturnya Nilai Humanistik Ondel-ondel Betawi ... 

 

Karena Ondel-ondel diperuntukkan sebagai cagar budaya atau sebagai ikonnya kota Jakrta dan Betawi, 
tetapi disalahgunakan oleh oknum-oknum yang tidak bertanggung jawab. Hasil penelitian Chienita, dkk 

(2018) menemukan bahwa Ondel-ondel sebagai ikon budaya Betawi, di mana sejak dahulu digunakan dan 
dipercaya sebagai penolak bala dalam ritual adat. Sedangkan fenomena Ondel-ondel ngamen di jalan 

kawasan ibukota Jakarta dan kota Tangerang (Tangsel) dilihat dari aspek kognitif, afektif, dan konatif. 

 

 
Gambar 1. Bagan 

4. Pembahasan 

Hasil wawancara memberikan wawasan mengenai perubahan makna Ondel-ondel yang terjadi saat ini 

mencerminkan tantangan sosial dan ekonomi yang dihadapi oleh masyarakat Betawi. Tingginya tingkat 
pengangguran dan masuknya pendatang baru ke Jakarta membuat banyak warga Betawi mencari cara 
alternatif untuk memenuhi kebutuhan ekonomi, termasuk melalui ngamen dengan Ondel-ondel. Dampak 

dari fenomena ini adalah timbulnya kekhawatiran dan kritik dari masyarakat Betawi yang melihat Ondel-
ondel sebagai simbol budaya yang sakral. Mereka merasa penggunaan Ondel-ondel untuk mengamen 

merendahkan nilai tradisional dan estetika kesenian Betawi. Namun, ada juga pandangan yang melihat 
perubahan ini sebagai adaptasi dan cara mempertahankan relevansi budaya dalam konteks modern dan 

urban. Perkembangan ini menuai perhatian masyarakat Betawi terkait penampilan Ondel-ondel ngamen 
yang kurang memadai. Banyak Ondel-ondel tampil tidak berpasangan dan menggunakan pakaian yang 
tidak sesuai dengan tradisi, seperti kebaya encim atau sarung kotak kotak. Alat musik dan pakaian adat yang 

seharusnya melengkapi penampilan Ondel-ondel sering kali absen, sehingga mengurangi nilai artistik dan 
budaya pertunjukkan tersebut. Masyarakat Betawi merasa prihatin dan kecewa melihat Ondel-ondel 

digunakan untuk mengamen dengan cara yang tidak layak.  

Perubahan makna dan fungsi Ondel ondel memiliki implikasi terhadap identitas etnis masyarakat 

Betawi. Di satu sisi, ini menunjukkan fleksibilitas dan adaptabilitas budaya Betawi dalam menghadapi 
perubahan zaman. Di sisi lain, ini juga menimbulkan perdebatan mengenai bagaimana budaya tradisional 
seharusnya dipertahankan dan dihormati dalam konteks yang berubah. Sebagian besar masyarakat Betawi 

memiliki persepsi negatif terhadap penggunaan Ondel-ondel dalam kegiatan mengamen. Mereka percaya 
bahwa Ondel-ondel seharusnya dihormati sebagai simbol budaya dan kesenian yang berharga, bukan 

sekadar alat untuk mendapatkan penghasilan. Meskipun mereka memahami kebutuhan ekonomi para 
pengamen, masyarakat tetap tidak setuju dengan penggunaan Ondel-ondel untuk tujuan ini. Fenomena 

Ondel-ondel ngamen telah mengubah persepsi masyarakat terhadap Ondel-ondel, yang sebelumnya 
dihargai sebagai simbol budaya Betawi. Banyak yang merasa bahwa nilai budaya Ondel-ondel telah terkikis 
karena digunakan untuk mencari nafkah. Meskipun ada yang memberikan uang sebagai bentuk kepedulian, 

dukungan ini tidak berarti mereka mendukung penggunaan Ondel-ondel untuk mengamen.  

Menggunakan Ondel-ondel sebagai sarana penghasilan menandakan transformasi budaya dari yang 

sakral menjadi profan. Fenomena ini menekankan perlunya dialog dan upaya pelestarian budaya yang 
mempertimbangkan keseimbangan antara tradisi dan kebutuhan ekonomi masyarakat. Pemerintah DKI 

Jakarta melalui Dinas Kebudayaan telah melarang penggunaan Ondel-ondel untuk mengamen, 
menyebabkan penurunan jumlah pengamen di jalanan. Namun, larangan ini belum memberikan solusi bagi 
pengamen yang bergantung pada kegiatan tersebut. Mereka tetap mengamen meskipun harus bermain 

kucing-kucingan dengan Satpol PP. Untuk mengatasi masalah ini, diperlukan kerja sama antara Pemerintah 



HANA: Humanities and Academic Narratives in Education           
https://journal.aapbk.org/index.php/hana    
 

 

 

 

5 

 

 

Lunturnya Nilai Humanistik Ondel-ondel Betawi ... 

 

DKI, Lembaga Kebudayaan Betawi, sanggar seni, dan komunitas budaya. Semua pihak harus bekerja sama 
untuk melestarikan dan mengembangkan nilai-nilai budaya Betawi, serta memberikan dampak positif bagi 

masyarakat yang terlibat. 

Peneliti telah melakukan keterkaitan antara nilai kebudayaan Ondel-ondel Betawi dengan peran gender 

dan religiusitas. Kita sudah mengetahui bahwa Ondel-ondel adalah ikon kebudayaan Betawi yang memiliki 
makna dan nilai budaya mendalam. Ondel-ondel awalnya dikenal sebagai Barongan atau Reog di Betawi, 

yang digunakan dalam upacara penolak bala. Ini menunjukkan bahwa ondel-ondel memiliki fungsi religius 
dan spiritual sejak awal. Masyarakat Betawi percaya bahwa ondel-ondel dapat melindungi mereka dari roh 
jahat dan gangguan gaib. Ondel-ondel sering kali digambarkan dengan wajah yang menyeramkan, yang 

bertujuan untuk menakuti roh jahat. Warna-warna pada kostum ondel-ondel juga memiliki makna simbolis 
yang berkaitan dengan perlindungan spiritual, seperti warna merah melambangkan keberanian dan 

perlindungan, sedangkan putih melambangkan kesucian dan ketulusan. 

Ondel-ondel sering digunakan dalam berbagai upacara adat Betawi yang memiliki unsur keagamaan, 

seperti sebagai bagian dari prosesi pernikahan untuk memberkati pasangan baru dan melindungi mereka 
dari gangguan jahat. Musik yang mengiringi ondel-ondel sering kali terdiri dari alat musik tradisional seperti 
gambang, gendang, dan gong. Musik dan tarian dalam konteks ondel ondel ini tidak hanya berfungsi sebagai 

hiburan, tetapi juga sebagai sarana untuk menyampaikan doa dan harapan baik. 

Budaya ondel-ondel mencerminkan nilai-nilai kehidupan yang penting dalam masyarakat Betawi, 

seperti gotong royong, solidaritas, dan kebersamaan. Nilai-nilai ini sering kali diintegrasikan dengan ajaran 
agama, sehingga memperkuat keterkaitan antara kebudayaan dan religiusitas. Meskipun ondel-ondel telah 

mengalami berbagai perubahan dan modernisasi, nilai-nilai religius dan budaya tetap dipertahankan. 
Masyarakat Betawi tetap menghormati tradisi ini dan sering kali mengaitkannya dengan identitas religius 
mereka. Secara keseluruhan, ondel-ondel bukan hanya sebuah simbol budaya, tetapi juga mencerminkan 

nilai-nilai religius yang mendalam dalam masyarakat Betawi. Tradisi ini mengajarkan pentingnya 
perlindungan spiritual, keberanian, dan solidaritas yang semuanya memiliki keterkaitan erat dengan aspek 

religiusitas. 

Sementara Ondel-ondel dalam peran gender ialah Ondel-ondel selalu hadir dalam pasangan laki-laki 

dan perempuan yang melambangkan keseimbangan dan harmonisasi dalam kehidupan sosial dan budaya 
Betawi. Pasangan ini menggambarkan nilai-nilai gender dalam konteks ritual dan estetika, di mana peran 
laki-laki melengkapi dan perempuan dan saling bersama-sama memberikan makna yang penuh dalam setiap 

penampilan dan upacara adat. Namun, peran gender ini sering diabaikan dalam praktik pengamen Ondel 
Ondel saat ini. 

Pengamen Ondel Ondel seringkali terlihat tidak serasi dan kostum yang mereka kenakan tidak sesuai 
dengan pakaian adat yang seharusnya mereka kenakan. Fenomena ini mencerminkan tersingkirnya nilai-

nilai gender tradisional dalam kesenian onder-onder. Ondel-ondel yang semestinya melambangkan 
pasangan dan keseimbangan kini sering kali tampil sendiri, menghilangkan aspek gender yang penting 
dalam budaya Betawi. (Callula et al., 2022) pengamen jalanan kerap muncul akibat adanya kemiskinan dan 

kesenjangan pendapatan di kota-kota. 

Selain itu, peran gender juga terlihat dalam bagaimana masyarakat memandang Ondel-ondel. Pada 

masa lalu, peran onde ondel sebagai penjaga dan bagian upacara pernikahan juga mencerminkan 
pentingnya peran laki-laki dan perempuan dalam ritual adat Betawi. Ondel-ondel laki-laki dan perempuan 

memiliki fungsi yang saling melengkapi dalam memberikan berkat dan perlindungan kepada pasangan 
pengantin. Namun seiring dengan menjelmanya fungsi onder-onder menjadi sarana mencari nafkah, nilai-
nilai tersebut semakin terkikis dan peran laki-laki dan perempuan dalam budaya ondel-ondel semakin 

memudar. Perubahan ini tidak hanya mengubah persepsi masyarakat terhadap ondel ondel sebagai simbol 
budaya, tetapi juga bagaimana nilai-nilai gender dalam budaya Betawi diadaptasi dan bahkan diabaikan 

dalam konteks perekonomian modern.  

Penelitian ini menunjukkan bahwa perubahan makna Ondel-ondel mencerminkan tantangan sosial dan 

ekonomi yang dihadapi oleh masyarakat Betawi, seperti tingginya pengangguran dan masuknya pendatang 
baru ke Jakarta, yang mendorong mereka mencari cara alternatif untuk memenuhi kebutuhan ekonomi, 
termasuk ngamen dengan Ondel-ondel. Meskipun ini menunjukkan adaptasi budaya dalam konteks 

modern, banyak masyarakat Betawi merasa penggunaan Ondel-ondel untuk mengamen merendahkan nilai 
tradisional dan estetika kesenian Betawi. Fenomena ini juga menyoroti penampilan Ondel ondel yang tidak 



HANA: Humanities and Academic Narratives in Education           
https://journal.aapbk.org/index.php/hana    
 

 

 

 

6 

 

 

Lunturnya Nilai Humanistik Ondel-ondel Betawi ... 

 

sesuai tradisi, mengurangi nilai artistik dan budaya pertunjukan tersebut. Perubahan ini mengimplikasikan 
masyarakat Betawi, identitas etnis menimbulkan perdebatan tentang bagaimana budaya tradisional 

seharusnya dipertahankan dan dihormati. Sebagian besar masyarakat Betawi memiliki persepsi negatif 
terhadap penggunaan Ondel-ondel dalam kegiatan mengamen, meskipun memahami kebutuhan ekonomi 

para pengamen. 

Pemerintah DKI Jakarta telah melarang penggunaan Ondel-ondel untuk mengamen, namun hal ini 

belum memberikan solusi bagi pengamen yang bergantung pada kegiatan tersebut. Perubahan fungsi Ondel-
ondel dari sakral menjadi profan menunjukkan perlunya dialog dan upaya pelestarian budaya yang 
seimbang antara tradisi dan kebutuhan ekonomi masyarakat. Penelitian ini juga menyoroti peran gender 

dan religiusitas dalam budaya Ondel-ondel yang semakin terkikis seiring dengan modernisasi, menekankan 
pentingnya pelestarian nilai nilai budaya dan gender dalam konteks perubahan zaman. 

 

5. Kesimpulan 

Penelitian ini mengungkapkan bahwa perubahan makna Ondel-ondel dalam masyarakat Betawi 
mencerminkan tantangan sosial dan ekonomi yang mereka hadapi, seperti pengangguran dan pendatang 

baru di Jakarta. Penggunaan Ondel-ondel untuk mengamen di jalanan, meskipun sebagai bentuk adaptasi 
budaya modern, menimbulkan kritik karena dianggap merendahkan nilai tradisional dan estetika Betawi. 

Penampilan Ondel ondel yang tidak sesuai tradisi mengurangi nilai artistik dan budaya, serta menimbulkan 
perdebatan mengenai cara mempertahankan dan menghormati budaya tradisional. Meskipun pemerintah 

telah melarang penggunaan Ondel-ondel untuk mengamen, solusi yang komprehensif masih diperlukan. 

Penelitian ini juga menyoroti terkikisnya nilai-nilai gender dan religiusitas dalam budaya Ondel-ondel akibat 
modernisasi, menggarisbawahi pentingnya pelestarian nilai-nilai budaya dan gender dalam konteks 

perubahan zaman. 

 

Ucapan Terimakasih  

Terima kasih kamu ucapkan kepada Ibu Melina Lestari selaku dosen pengampu mata kuliah Lintas 

Budaya yang telah memberikan banyak masukan sehingga artikel kami selesai tepat pada waktunya. Terima 
kasih juga kami ucapkan kepada dua narasumber kami yaitu Bapak Hendri dan Ibu Saidah yang telah 

menyediakan waktu dan memberi informasi dalam penulisan ini. 

 

Referensi  

Callula, S. A., Nolani, P. S., & Ramadhan, M. R. (2022). Strategi mempertahankan budaya ondel-ondel 
dalam revitalisasi kebudayaan Betawi. Arif: Jurnal Sastra dan Kearifan Lokal, 1(2), 304–317. 

Castles, L. (2007). Profil etnik Jakarta (G. Triwira, Trans.). Jakarta: Mashup Jakarta. 

Chienita, I., Susanto, E., & Irenm, S. (2018). Persepsi masyarakat Betawi terhadap ondel-ondel ngamen. 
Jurnal Komunikasi, 380–386. https:journal.untar.ac.id/index.php/komunikasi/index 

Dharsono. (2007). Estetika. Bandung: Rekayasa Sains. 

Evaluasi pelaksanaan strategi komunikasi dalam melestarikan ondel-ondel di Jakarta. Jurnal Komunikasi 

Global. Retrieved from https://usk.ac.id 

Faizah, N., Zid, M., & Ode, S. H. (2018). Mobilitas sosial dan identitas etnis Betawi (Studi terhadap 

perubahan fungsi dan pola persebaran kesenian ondel-ondel di DKI Jakarta). Jurnal Spatial: Wahana 

Komunikasi dan Informasi Geografi, 18(1), 36–50. 

http://journal.unj.ac.id/unj/index.php/spatial/article/download/7423/5311 

Hofstede, G. (2001). Culture’s consequences: Comparing values, behaviors, institutions, and organizations across 

nations. Thousand Oaks, CA: SAGE Publications. 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi. Jakarta: Rineka Cipta. 

https://usk.ac.id/


HANA: Humanities and Academic Narratives in Education           
https://journal.aapbk.org/index.php/hana    
 

 

 

 

7 

 

 

Lunturnya Nilai Humanistik Ondel-ondel Betawi ... 

 

Kusumadinata, F. D., Putri, M. T. G., & Rosita, D. Q. (2022). Eksplorasi nilai-nilai karakter budaya Betawi 
dalam wujud ondel-ondel. Visual Heritage: Jurnal Kreasi Seni dan Budaya, 4(2), 92–98. 

Maharani, A. (2021). Mengenal 5 ragam budaya Betawi yang unik banget. IDN Times. 

https://www.idntimes.com/travel/journal/auliamaharani/mengenal-5-ragam-budaya-betawi-yang-

unik-banget 

Ondel-ondel dan pertarungan belief masyarakat Betawi. (2022). Kompas Megapolitan. 

https://megapolitan.kompas.com 

Paramita, S. (2018). Pergeseran makna budaya ondel-ondel pada masyarakat Betawi modern. Jurnal Bakti 

Masyarakat Indonesia, 1(1), 133–138. 

Pemerintah Provinsi DKI Jakarta. (2017). Peraturan Gubernur Provinsi Daerah Khusus Ibukota Jakarta Nomor 

11 Tahun 2017 tentang Ikon Budaya Betawi. 

https://jdih.jakarta.go.id/uploads/default/produkhukum/NO.11__.pdf 

Saputra, Y. A. (2009). Profil seni budaya Betawi. Jakarta: Jakarta City Government Tourism and Culture 

Office. 

Shafa, I., Kumbara, A. A. N. A., & Suwena, I. W. (2022). Bentuk transformasi pertunjukan ondel-ondel di 

Kelurahan Warakas. J-CEKI: Jurnal Cendekia Ilmiah, 2(1), 35–45. 

Sumarjo, Y. (1992). Perkembangan teater modern dan sastra drama Indonesia. Bandung: Citra Aditya Bakti. 

 

https://megapolitan.kompas.com/

