HANA: Humanities and Academic Narratives in Education
ISSN: 3123-7045 (Electronic)

DOIL: https://doi.org/10.63203/hana.v1il.436

Vol. 1, No. 1, 2025, pp. 1-7

Journal homepage: https://journal.aapbk.org/index.php/hana

Original Research

Lunturnya Nilai Humanistik Ondel-ondel Betawi: Narasi
Budaya dan Tantangan Pelestariannya

Aisya Fadilla', Faza Izzatun Nuha', Dewi Aistya', Melina Lestari'
! Universitas Muhammadiyah Prof. Dr. Hamka

Article Info Abstract

Article history: Definisi budaya mencakup beragam definisi yang mencerminkan
Received 15 October 2025 kompleksitasnya sebagai fenomena multidimensi. Secara etimologis, kata
Revised 24 November 2025 budaya berasal dari bahasa Latin "colere" dan dalam bahasa Indonesia dari
Accepted 26 November 2025 bahasa Sansekerta "buddhayah". Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji

faktor-faktor penyebab lunturnya nilai-nilai budaya Ondel-ondel dan
mengidentifikasi upaya pelestarian serta revitalisasi tradisi ini agar tetap

Keywords relevan di tengah dinamika perkembangan zaman. Dengan memahami
Ondel-ondel dinamika perubahan yang terjadi dalam tradisi Ondel-ondel, diharapkan dapat
Perubahan Makna ditemukan solusi efektif untuk mempertahankan dan mengembangkan nilai-
Cultural Preservation nilai budaya Betawi agar tetap hidup dan diwariskan kepada generasi
Nilai Humanistik mendatang. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode

deskriptif. Subjek penelitian ini adalah dua tokoh masyarakat dan tokoh
masyarakat Betawi yang berdomisili di Jakarta. Peneliti melakukan
wawancara mendalam terkait penyebab lunturnya nilai-nilai budaya ondel-
ondel. Analisis data menggunakan model Miles & Huberman. Hasil penelitian
menunjukkan adanya perubahan makna Ondel-ondel dalam masyarakat
Betawi. Dahulu, Ondel-ondel memainkan peran penting dalam pernikahan
adat Betawi dan memiliki fungsi magis sebagai penolak bala. Kini, Ondel-
ondel lebih sering digunakan untuk mengamen di jalanan, mengubah persepsi

masyarakat terhadap simbol budaya ini dari sakral menjadi profan.

Corresponding Author: Fadilla, aisyafadilla22@gmail.com

1. Introduction

Menurut Hofstede, yang dikutip oleh Richard D. Lewis dalam bukunya "Intercultural Business
Communication" (2004:21), budaya adalah “pemrograman pikiran kolektif yang membedakan anggota
suatu kelompok orang dari kelas lain”. Indonesia merupakan negara dengan keanekaragaman suku dan
budaya yang sangat kaya, salah satunya adalah suku Betawi yang memiliki budaya Ondel ondel. Betawi
merupakan suku paling besar di Jakarta yang mempunyai berbagai kegiatan kebudayaan yang masih eksis
sampai saat ini. Beberapa budaya betawi yang terkenal ada kerak telor, tanjidor, lenong dan ondel-ondel
(Maharani, 2021). Ondel-ondel merupakan kesenian khas Betawi yang berupa boneka berukuran raksasa.
Dalam masyarakat Betawi, Ondel ondel dianggap sebagai budaya sakral yang digunakan dalam ritual
persembahan kepada roh leluhur. Boneka besar ini berukuran 250 x 80 x 80 cm dengan bahan kerangka dari
rotan atau bambu, dengan topeng dari kayu berkualitas baik, seperti kayu cempaka, kenanga, rambutan atau
kapuk (Saputra, 2009: 60). Ondel-ondel juga dikenal sebagai barongan atau barungan, sangat erat kaitannya
dengan budaya Betawi dan termasuk dalam delapan ikon budaya Betawi yang diatur dalam Keputusan
Gubernur Nomor 11 Tahun 2017 tentang Ikon Budaya Betawi.

Secara filosofis, Ondel-ondel melambangkan kekuasaan yang mampu memelihara keamanan dan
ketertiban dengan ulet, berani, tabah, jujur, dan tidak dapat dimanipulasi. Pada era tahun 40-an kesenian
Ondel-ondel berperan sebagai leluhur atau nenek moyang yang senantiasa menjaga anak cucunya atau
sosial suatu desa dan personifikasi leluhur sebagai pelindung. Idealnya, Ondel-ondel sebagai ikon budaya



https://doi.org/10.63203/hana.v1i1.436
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HANA: Humanities and Academic Narratives in Education
https://journal.aapbk.org/index.php/hana

suku Betawi sarat dengan nilai sejarah dan simbolik. Sebagai warisan budaya yang telah diwariskan turun
temurun, Ondel-ondel tidak hanya berfungsi sebagai sarana hiburan, tetapi juga sebagai media ritual yang
memiliki makna mendalam bagi masyarakat Betawi. Tradisi Ondel-ondel mencerminkan kekayaan budaya
dan identitas etnis Betawi, yang merupakan perpaduan berbagai unsur budaya seperti Sunda, Jawa, Melayu,
dan Tionghoa. Hal ini juga tercantup dalam buku Dharsono, bahwa hasil kebudayaan sebagai ekspresi
budaya yang direpresentasikan sebagai artefak dalam bentuk budaya ataupun guratan dalam bentuk-bentuk
gambar, benda maupun lukisan, seperti pada kain (Dharsono, Sumarjo 2007:114-115). (1992:76), Menurut
Ondel-ondel merupakan suatu wadah yang dijadikan personifikasi leluhur nenek moyang. Dengan
demikian dapat dianggap sebagai pembawa lakon atau cerita, tersebut telah bergeser, dan Ondel-ondel
walaupun sebagai alat peraga yang tidak berbicara atau bertutur.

Namun, kenyataan di lapangan menunjukkan bahwa dalam beberapa dekade terakhir, nilai-nilai
budaya yang terkandung dalam tradisi Ondel-ondel mulai mengalami pelunturan. Perubahan sosial,
modernisasi, dan globalisasi telah membawa dampak signifikan terhadap keberlanjutan tradisi ini. Fungsi
Ondel ondel yang semula sarat dengan makna sakral kini cenderung bergeser menjadi sekadar atraksi
komersial, bahkan tidak jarang disalahgunakan untuk kegiatan yang tidak mencerminkan budaya Betawi
yang sebenarnya. Fenomena ini menimbulkan keprihatinan di kalangan budayawan dan masyarakat
Betawi, karena dapat mengancam keberlangsungan warisan budaya yang telah ada sejak lama. Transisi
Ondel-ondel dari perspektif makna, bentuk dan penggunaannya mengindikasikan terjadi pergeseran
kepercayaan (belief) yang mengarah kepada kemunduran atau penurunan akan pemahaman tentang budaya
adi luhung (Kompas.com, 2019). Peneliti melihat bahwa Ondel-ondel mengalami perubahan makna. Di
masa lalu, Ondel-ondel berperan aktif dalam pernikahan adat Betawi, mengiringi calon pengantin, dan
memiliki fungsi magis lebih sering digunakan sebagai alat untuk mencari nafkah melalui kegiatan ngamen
di pinggir jalan. Praktik ini mengubah persepsi masyarakat terhadap Ondel ondel, yang sebelumnya
dianggap sakral dan bagian integral dari identitas budaya Betawi, menjadi profan. Ondel-ondel ngamen
sering tampil tidak berpasangan dan menggunakan pakaian yang tidak sesuai dengan tradisi, seperti baju
sadaria, kebaya encim, dan sarung kotak-kotak. Perubahan makna Ondel-ondel ini mencerminkan
tantangan sosial dan ekonomi yang dihadapi oleh masyarakat Betawi. Tingginya tingkat pengangguran dan
masuknya pendatang baru ke Jakarta membuat banyak warga Betawi mencari cara alternatif untuk
memenuhi kebutuhan ekonomi, termasuk melalui ngamen dengan Ondel-ondel. Dampak dari fenomena ini
adalah timbulnya kekhawatiran dan kritik dari masyarakat Betawi yang melihat Ondel-ondel sebagai simbol
budaya yang sakral. Mereka merasa penggunaan Ondel-ondel untuk mengamen merendahkan nilai
tradisional dan estetika kesenian Betawi. Namun, ada juga pandangan yang melihat perubahan ini sebagai
adaptasi dan cara mempertahankan relevansi budaya dalam konteks modern dan urban.

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji faktor-faktor yang menyebabkan lunturnya nilai kebudayaan
Ondel-ondel dan mengidentifikasi upaya-upaya yang dapat dilakukan untuk melestarikan serta
merevitalisasi tradisi ini agar tetap relevan di tengah dinamika perkembangan zaman. Dengan memahami
dinamika perubahan yang terjadi pada tradisi Ondel-ondel, diharapkan dapat ditemukan solusi yang efektif
untuk mengembangkan menjaga nilai-nilai dan budaya Betawi, khususnya dalam konteks Ondel ondel, agar
tetap hidup dan diwariskan kepada generasi mendatang.

Dalam artikel Paramita yang berjudul “Pergeseran Makna Budaya Ondel-ondel Pada Masyarakat
Betawi Modern,” penelitian tersebut bertujuan untuk memahami bagaimana makna Ondel ondel telah
bergeser dalam masyarakat Betawi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa saat ini Ondel-ondel tidak hanya
digunakan sebagai hiasan atau dalam ritual persembahan, tetapi juga dimanfaatkan sebagai sumber mata
pencaharian oleh masyarakat Betawi. Pergeseran ini terjadi karena adanya masalah sosial dan ekonomi
yang dihadapi oleh masyarakat Betawi. Oleh karena itu, penelitian ini juga membahas mengenai penyebab
lunturnya nilai kebudayaan ondel-ondel.

2. Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode naratif. Pendekatan kualitatif dipilih
karena sesuai dengan tujuan penelitian ini, yaitu memberikan penjelasan mendalam tentang fenomena yang
sedang diteliti, dalam hal ini pergeseran nilai budaya Ondel-ondel di era modern. Penelitian kualitatif
memungkinkan peneliti untuk mengeksplorasi fenomena secara lebih rinci dan memperoleh pemahaman
yang lebih mendalam tentang konteks dan makna di balik fenomena tersebut. Menurut Rachmat Kriyantono

Lunturnya Nilai Humanistik Ondel-ondel Betawi ... 2



HANA: Humanities and Academic Narratives in Education
https://journal.aapbk.org/index.php/hana

(2009:56), penelitian kualitatif tidak menggunakan prosedur memberikan statistik dan penjelasan bertujuan
mendalam tentang fenomena yang sedang diteliti.

Penelitian ini berfokus pada Ondel ondel dan topik penelitian adalah pergeseran nilai kebudayaan
Ondel-ondel di era modern. Untuk mengumpulkan data, peneliti menggunakan teknik wawancara dan
observasi. Menurut Esterberg, yang dikutip oleh Sugiyono (2011:317), wawancara adalah pertemuan di
mana dua orang berkumpul untuk bertukar informasi dan gagasan dengan menggunakan tanya jawab,
sehingga dapat menciptakan makna tentang topik tertentu. Selain itu, Nasution yang dikutip oleh Sugiyono
(2011:310) menyatakan bahwa observasi adalah dasar semua ilmu pengetahuan. Hanya dengan
mengumpulkan data, atau fakta tentang dunia nyata, para ilmuwan dapat bekerja.

Peneliti melakukan wawancara dengan dua narasumber, yaitu salah satu anggota komunitas dan salah
satu tokoh masyarakat asli Betawi yang tinggal di Jakarta. Wawancara ini bertujuan untuk memahami
pandangan dan pengalaman mereka tentang perubahan makna budaya Ondel-ondel di masyarakat Betawi
kontemporer. Selain itu, peneliti juga melakukan observasi lapangan untuk mengamati langsung praktik dan
penggunaan Ondel-ondel dalam berbagai konteks, baik dalam acara budaya maupun kegiatan ngamen di
jalanan. Dalam penelitian ini, penulis menggunakan teknik analisis data model Miles dan Huberman
dengan mengumpulkan data dari berbagai sumber melalui wawancara mendalam. Studi kepustakaan dan
penelusuran data online digunakan untuk mendapatkan informasi yang relevan dengan topik penelitian.
Setelah semua data terkumpul, dilakukan reduksi data dengan memilih dan memusatkan perhatian pada
data yang diperlukan agar lebih fokus. Selanjutnya, data yang telah dipilih disajikan sesuai dengan kondisi
di lapangan untuk diteliti lebih lanjut, dan kemudian dilakukan penarikan kesimpulan/verifikasi mengenai
persepsi masyarakat Betawi terhadap fenomena ondel-ondel yang digunakan untuk mengamen.

Adapun langkah-langkah dalam penelitian ini adalah pertama dengan persiapan dan pengumpulan
data, yang dimana peneliti mencari sumber referensi yang relevan dari jurnal dan buku melalui. Peneliti
lapangan, juga melakukan observasi wawancara mendalam, menganalisis data, dan melakukan penyusunan
laporan penelitian.

Dengan menggunakan metode penelitian kualitatif ini, diharapkan penelitian dapat memberikan
wawasan yang komprehensif tentang pergeseran nilai kebudayaan Ondel-ondel di era modern serta
mengidentifikasi langkah langkah yang dapat dilakukan untuk melestarikan dan merevitalisasi tradisi
budaya ini.

3. Hasil dan Pembahasan

Berdasarkan hasil analisi data, maka hasil penelitian ini menunjukkan bahwa terjadi perubahan makna
pada Ondel ondel dalam masyarakat Betawi. Saat ini, Ondel-ondel mengalami perubahan makna. Di masa
lalu, Ondel-ondel berperan aktif dalam pernikahan adat Betawi, mengiringi calon pengantin. Namun,
sekarang Ondel-ondel hanya berfungsi sebagai hiasan. Tradisi penyediaan sesajen untuk memanggil roh
leluhur sebelum pertunjukan Ondel-ondel juga telah ditinggalkan. Awalnya, Ondel-ondel memiliki fungsi
magis dan ritualistik sebagai penolak bala dan digunakan dalam acara pernikahan serta upacara adat. Dulu,
Ondel-ondel dipercaya sebagai penolak bala oleh masyarakat Betawi. Kini, peran ini bergeser, dan Ondel-
ondel lebih sering digunakan sebagai alat untuk mencari nafkah. Fenomena ngamen menggunakan Ondel-
ondel di pinggir jalan telah menimbulkan kesadaran baru di masyarakat Betawi tentang penggunaan budaya
ini untuk kegiatan ekonomi.

Penggunaan Ondel-ondel untuk mengamen di jalanan menjadi fenomena yang cukup marak. Praktik
ini mengubah persepsi masyarakat terhadap Ondel ondel, yang sebelumnya dianggap sakral dan bagian
integral dari identitas budaya Betawi. Ondel-ondel ngamen sering tampil tidak berpasangan dan
menggunakan pakaian yang tidak sesuai dengan tradisi, seperti baju sadaria, kebaya encim, dan sarung
kotak-kotak. Responden pertama yaitu sebagai salah satu anggota dari suatu komunitas menyadari bahwa
terjadinyaperubahan nilai Ondel-ondel. Komunitastersebut masih menjunjung tinggi nilai Ondel-ondel agar
tidak disalahgunakan untuk mengamen sebagai sumber pencaharian, karena hal tersebut akan menurunkan
bahkan menghilangkan makna dan nilai dari Ondel-ondel itu sendiri. Sementara responden dua yaitu dari
salah satu tokoh masyarakat mengatakan bahwa dirinya sangat menyayangkan jika Ondel-ondel dibuat
untuk mengamen di jalanan.

Lunturnya Nilai Humanistik Ondel-ondel Betawi ... 3



HANA: Humanities and Academic Narratives in Education
https://journal.aapbk.org/index.php/hana

Karena Ondel-ondel diperuntukkan sebagai cagar budaya atau sebagai ikonnya kota Jakrta dan Betawi,
tetapi disalahgunakan oleh oknum-oknum yang tidak bertanggung jawab. Hasil penelitian Chienita, dkk
(2018) menemukan bahwa Ondel-ondel sebagai ikon budaya Betawi, di mana sejak dahulu digunakan dan
dipercaya sebagai penolak bala dalam ritual adat. Sedangkan fenomena Ondel-ondel ngamen di jalan
kawasan ibukota Jakarta dan kota Tangerang (Tangsel) dilihat dari aspek kognitif, afektif, dan konatif.

SEJARAH | MINAT HARAPAN ' TANGGAPAN
w GENERAST KEBERLANGSUNGAN TERHADAP OKNUM
MUDA BUDAYA ONDEL- YANG .
Hiburan Meramaikan [Mengat ONDEL MENYALAHGUNAKAN
N ‘ Ao - | A ONDEL-ONDEL
i Ay Eukas Mempermudah KepadaTurisdan | | [Ulang Tahua ([ Paeran [ Menuajukk ‘
CORNTIR Bambu | Pertunjukan c A Luas | Kota Jakarta Aspirasi
Keberlanjutan | Budaya ) Berbagi. P —— Dukunean Upaya)\ i
Tradisi Peran Informasi v Gl Btk AlternatifEkonomi
Keluarga Mengadakan it £ Menekankan ang Layak
PPrgse? Perubahan S = Meagadakar Pernikahan PD‘m: Pentingnya yang Lay
- St rubah P erizinan, Pendidikan
| Bty Masih D Peagetahuan Pameran T dan o ——
Menggunakan Fecaa Khitams Undangan Pertunya Pelestarian
Cara Tradisional Komunitas — a0 Acara Uvitakik v
Sekitar Memahami — i G
d Kembali Makna Simbol [ [s2 enjaga,
Asli Ondel- Budaya Kefjasama “dan
Ondel SR AR antara i B ibusi pada
- Komunitas Kesejateraan
dan Dinas Ekonomi dan Sosial
Kebudayaan Menjadi dentitas
, % dan Kebanggaan
P]_msm BudayaLok:
enggunaan
Sebagai Alat
Mengamen

Gambar 1. Bagan
4. Pembahasan

Hasil wawancara memberikan wawasan mengenai perubahan makna Ondel-ondel yang terjadi saat ini
mencerminkan tantangan sosial dan ekonomi yang dihadapi oleh masyarakat Betawi. Tingginya tingkat
pengangguran dan masuknya pendatang baru ke Jakarta membuat banyak warga Betawi mencari cara
alternatif untuk memenuhi kebutuhan ekonomi, termasuk melalui ngamen dengan Ondel-ondel. Dampak
dari fenomena ini adalah timbulnya kekhawatiran dan kritik dari masyarakat Betawi yang melihat Ondel-
ondel sebagai simbol budaya yang sakral. Mereka merasa penggunaan Ondel-ondel untuk mengamen
merendahkan nilai tradisional dan estetika kesenian Betawi. Namun, ada juga pandangan yang melihat
perubahan ini sebagai adaptasi dan cara mempertahankan relevansi budaya dalam konteks modern dan
urban. Perkembangan ini menuai perhatian masyarakat Betawi terkait penampilan Ondel-ondel ngamen
yang kurang memadai. Banyak Ondel-ondel tampil tidak berpasangan dan menggunakan pakaian yang
tidak sesuai dengan tradisi, seperti kebaya encim atau sarung kotak kotak. Alat musik dan pakaian adat yang
seharusnya melengkapi penampilan Ondel-ondel sering kali absen, sehingga mengurangi nilai artistik dan
budaya pertunjukkan tersebut. Masyarakat Betawi merasa prihatin dan kecewa melihat Ondel-ondel
digunakan untuk mengamen dengan cara yang tidak layak.

Perubahan makna dan fungsi Ondel ondel memiliki implikasi terhadap identitas etnis masyarakat
Betawi. Di satu sisi, ini menunjukkan fleksibilitas dan adaptabilitas budaya Betawi dalam menghadapi
perubahan zaman. Di sisi lain, ini juga menimbulkan perdebatan mengenai bagaimana budaya tradisional
seharusnya dipertahankan dan dihormati dalam konteks yang berubah. Sebagian besar masyarakat Betawi
memiliki persepsi negatif terhadap penggunaan Ondel-ondel dalam kegiatan mengamen. Mereka percaya
bahwa Ondel-ondel seharusnya dihormati sebagai simbol budaya dan kesenian yang berharga, bukan
sekadar alat untuk mendapatkan penghasilan. Meskipun mereka memahami kebutuhan ekonomi para
pengamen, masyarakat tetap tidak setuju dengan penggunaan Ondel-ondel untuk tujuan ini. Fenomena
Ondel-ondel ngamen telah mengubah persepsi masyarakat terhadap Ondel-ondel, yang sebelumnya
dihargai sebagai simbol budaya Betawi. Banyak yang merasa bahwa nilai budaya Ondel-ondel telah terkikis
karena digunakan untuk mencari nafkah. Meskipun ada yang memberikan uang sebagai bentuk kepedulian,
dukungan ini tidak berarti mereka mendukung penggunaan Ondel-ondel untuk mengamen.

Menggunakan Ondel-ondel sebagai sarana penghasilan menandakan transformasi budaya dari yang
sakral menjadi profan. Fenomena ini menekankan perlunya dialog dan upaya pelestarian budaya yang
mempertimbangkan keseimbangan antara tradisi dan kebutuhan ekonomi masyarakat. Pemerintah DKI
Jakarta melalui Dinas Kebudayaan telah melarang penggunaan Ondel-ondel untuk mengamen,
menyebabkan penurunan jumlah pengamen di jalanan. Namun, larangan ini belum memberikan solusi bagi
pengamen yang bergantung pada kegiatan tersebut. Mereka tetap mengamen meskipun harus bermain
kucing-kucingan dengan Satpol PP. Untuk mengatasi masalah ini, diperlukan kerja sama antara Pemerintah

Lunturnya Nilai Humanistik Ondel-ondel Betawi ... 4



HANA: Humanities and Academic Narratives in Education
https://journal.aapbk.org/index.php/hana

DKI, Lembaga Kebudayaan Betawi, sanggar seni, dan komunitas budaya. Semua pihak harus bekerja sama
untuk melestarikan dan mengembangkan nilai-nilai budaya Betawi, serta memberikan dampak positif bagi
masyarakat yang terlibat.

Peneliti telah melakukan keterkaitan antara nilai kebudayaan Ondel-ondel Betawi dengan peran gender
dan religiusitas. Kita sudah mengetahui bahwa Ondel-ondel adalah ikon kebudayaan Betawi yang memiliki
makna dan nilai budaya mendalam. Ondel-ondel awalnya dikenal sebagai Barongan atau Reog di Betawi,
yang digunakan dalam upacara penolak bala. Ini menunjukkan bahwa ondel-ondel memiliki fungsi religius
dan spiritual sejak awal. Masyarakat Betawi percaya bahwa ondel-ondel dapat melindungi mereka dari roh
jahat dan gangguan gaib. Ondel-ondel sering kali digambarkan dengan wajah yang menyeramkan, yang
bertujuan untuk menakuti roh jahat. Warna-warna pada kostum ondel-ondel juga memiliki makna simbolis
yang berkaitan dengan perlindungan spiritual, seperti warna merah melambangkan keberanian dan
perlindungan, sedangkan putih melambangkan kesucian dan ketulusan.

Ondel-ondel sering digunakan dalam berbagai upacara adat Betawi yang memiliki unsur keagamaan,
seperti sebagai bagian dari prosesi pernikahan untuk memberkati pasangan baru dan melindungi mereka
dari gangguan jahat. Musik yang mengiringi ondel-ondel sering kali terdiri dari alat musik tradisional seperti
gambang, gendang, dan gong. Musik dan tarian dalam konteks ondel ondel ini tidak hanya berfungsi sebagai
hiburan, tetapi juga sebagai sarana untuk menyampaikan doa dan harapan baik.

Budaya ondel-ondel mencerminkan nilai-nilai kehidupan yang penting dalam masyarakat Betawi,
seperti gotong royong, solidaritas, dan kebersamaan. Nilai-nilai ini sering kali diintegrasikan dengan ajaran
agama, sehingga memperkuat keterkaitan antara kebudayaan dan religiusitas. Meskipun ondel-ondel telah
mengalami berbagai perubahan dan modernisasi, nilai-nilai religius dan budaya tetap dipertahankan.
Masyarakat Betawi tetap menghormati tradisi ini dan sering kali mengaitkannya dengan identitas religius
mereka. Secara keseluruhan, ondel-ondel bukan hanya sebuah simbol budaya, tetapi juga mencerminkan
nilai-nilai religius yang mendalam dalam masyarakat Betawi. Tradisi ini mengajarkan pentingnya
perlindungan spiritual, keberanian, dan solidaritas yang semuanya memiliki keterkaitan erat dengan aspek
religiusitas.

Sementara Ondel-ondel dalam peran gender ialah Ondel-ondel selalu hadir dalam pasangan laki-laki
dan perempuan yang melambangkan keseimbangan dan harmonisasi dalam kehidupan sosial dan budaya
Betawi. Pasangan ini menggambarkan nilai-nilai gender dalam konteks ritual dan estetika, di mana peran
laki-laki melengkapi dan perempuan dan saling bersama-sama memberikan makna yang penuh dalam setiap
penampilan dan upacara adat. Namun, peran gender ini sering diabaikan dalam praktik pengamen Ondel
Ondel saat ini.

Pengamen Ondel Ondel seringkali terlihat tidak serasi dan kostum yang mereka kenakan tidak sesuai
dengan pakaian adat yang seharusnya mereka kenakan. Fenomena ini mencerminkan tersingkirnya nilai-
nilai gender tradisional dalam kesenian onder-onder. Ondel-ondel yang semestinya melambangkan
pasangan dan keseimbangan kini sering kali tampil sendiri, menghilangkan aspek gender yang penting
dalam budaya Betawi. (Callula et al., 2022) pengamen jalanan kerap muncul akibat adanya kemiskinan dan
kesenjangan pendapatan di kota-kota.

Selain itu, peran gender juga terlihat dalam bagaimana masyarakat memandang Ondel-ondel. Pada
masa lalu, peran onde ondel sebagai penjaga dan bagian upacara pernikahan juga mencerminkan
pentingnya peran laki-laki dan perempuan dalam ritual adat Betawi. Ondel-ondel laki-laki dan perempuan
memiliki fungsi yang saling melengkapi dalam memberikan berkat dan perlindungan kepada pasangan
pengantin. Namun seiring dengan menjelmanya fungsi onder-onder menjadi sarana mencari nafkah, nilai-
nilai tersebut semakin terkikis dan peran laki-laki dan perempuan dalam budaya ondel-ondel semakin
memudar. Perubahan ini tidak hanya mengubah persepsi masyarakat terhadap ondel ondel sebagai simbol
budaya, tetapi juga bagaimana nilai-nilai gender dalam budaya Betawi diadaptasi dan bahkan diabaikan
dalam konteks perekonomian modern.

Penelitian ini menunjukkan bahwa perubahan makna Ondel-ondel mencerminkan tantangan sosial dan
ekonomi yang dihadapi oleh masyarakat Betawi, seperti tingginya pengangguran dan masuknya pendatang
baru ke Jakarta, yang mendorong mereka mencari cara alternatif untuk memenuhi kebutuhan ekonomi,
termasuk ngamen dengan Ondel-ondel. Meskipun ini menunjukkan adaptasi budaya dalam konteks
modern, banyak masyarakat Betawi merasa penggunaan Ondel-ondel untuk mengamen merendahkan nilai
tradisional dan estetika kesenian Betawi. Fenomena ini juga menyoroti penampilan Ondel ondel yang tidak

Lunturnya Nilai Humanistik Ondel-ondel Betawi ... 5



HANA: Humanities and Academic Narratives in Education
https://journal.aapbk.org/index.php/hana

sesuai tradisi, mengurangi nilai artistik dan budaya pertunjukan tersebut. Perubahan ini mengimplikasikan
masyarakat Betawi, identitas etnis menimbulkan perdebatan tentang bagaimana budaya tradisional
seharusnya dipertahankan dan dihormati. Sebagian besar masyarakat Betawi memiliki persepsi negatif
terhadap penggunaan Ondel-ondel dalam kegiatan mengamen, meskipun memahami kebutuhan ekonomi
para pengamen.

Pemerintah DKI Jakarta telah melarang penggunaan Ondel-ondel untuk mengamen, namun hal ini
belum memberikan solusi bagi pengamen yang bergantung pada kegiatan tersebut. Perubahan fungsi Ondel-
ondel dari sakral menjadi profan menunjukkan perlunya dialog dan upaya pelestarian budaya yang
seimbang antara tradisi dan kebutuhan ekonomi masyarakat. Penelitian ini juga menyoroti peran gender
dan religiusitas dalam budaya Ondel-ondel yang semakin terkikis seiring dengan modernisasi, menekankan
pentingnya pelestarian nilai nilai budaya dan gender dalam konteks perubahan zaman.

5. Kesimpulan

Penelitian ini mengungkapkan bahwa perubahan makna Ondel-ondel dalam masyarakat Betawi
mencerminkan tantangan sosial dan ekonomi yang mereka hadapi, seperti pengangguran dan pendatang
baru di Jakarta. Penggunaan Ondel-ondel untuk mengamen di jalanan, meskipun sebagai bentuk adaptasi
budaya modern, menimbulkan kritik karena dianggap merendahkan nilai tradisional dan estetika Betawi.
Penampilan Ondel ondel yang tidak sesuai tradisi mengurangi nilai artistik dan budaya, serta menimbulkan
perdebatan mengenai cara mempertahankan dan menghormati budaya tradisional. Meskipun pemerintah
telah melarang penggunaan Ondel-ondel untuk mengamen, solusi yang komprehensif masih diperlukan.
Penelitian ini juga menyoroti terkikisnya nilai-nilai gender dan religiusitas dalam budaya Ondel-ondel akibat
modernisasi, menggarisbawahi pentingnya pelestarian nilai-nilai budaya dan gender dalam konteks
perubahan zaman.

Ucapan Terimakasih

Terima kasih kamu ucapkan kepada Ibu Melina Lestari selaku dosen pengampu mata kuliah Lintas
Budaya yang telah memberikan banyak masukan sehingga artikel kami selesai tepat pada waktunya. Terima
kasih juga kami ucapkan kepada dua narasumber kami yaitu Bapak Hendri dan Ibu Saidah yang telah
menyediakan waktu dan memberi informasi dalam penulisan ini.

Referensi

Callula, S. A., Nolani, P. S., & Ramadhan, M. R. (2022). Strategi mempertahankan budaya ondel-ondel
dalam revitalisasi kebudayaan Betawi. Arif: Jurnal Sastra dan Kearifan Lokal, 1(2), 304-317.

Castles, L. (2007). Profil etnik Jakarta (G. Triwira, Trans.). Jakarta: Mashup Jakarta.

Chienita, 1., Susanto, E., & Irenm, S. (2018). Persepsi masyarakat Betawi terhadap ondel-ondel ngamen.
Jurnal Komunikasi, 380-386. https:journal.untar.ac.id/index.php/komunikasi/index

Dharsono. (2007). Estetika. Bandung: Rekayasa Sains.

Evaluasi pelaksanaan strategi komunikasi dalam melestarikan ondel-ondel di Jakarta. Jurnal Komunikasi
Global. Retrieved from https://usk.ac.id

Faizah, N., Zid, M., & Ode, S. H. (2018). Mobilitas sosial dan identitas etnis Betawi (Studi terhadap
perubahan fungsi dan pola persebaran kesenian ondel-ondel di DKI Jakarta). Jurnal Spatial: Wahana
Komunikasi dan Informasi Geografi, 18(1), 36-50.
http://journal.unj.ac.id/unj/index.php/spatial/article/download/7423/5311

Hofstede, G. (2001). Culture’s consequences: Comparing values, behaviors, institutions, and organizations across
nations. Thousand Oaks, CA: SAGE Publications.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

Lunturnya Nilai Humanistik Ondel-ondel Betawi ... 6


https://usk.ac.id/

HANA: Humanities and Academic Narratives in Education
https://journal.aapbk.org/index.php/hana

Kusumadinata, F. D., Putri, M. T. G., & Rosita, D. Q. (2022). Eksplorasi nilai-nilai karakter budaya Betawi
dalam wujud ondel-ondel. Visual Heritage: Jurnal Kreasi Seni dan Budaya, 4(2), 92-98.

Maharani, A. (2021). Mengenal 5 ragam budaya Betawi yang unik banget. IDN Times.
https://www.idntimes.com/travel/journal/auliamaharani/mengenal-5-ragam-budaya-betawi-yang-
unik-banget

Ondel-ondel dan pertarungan belief masyarakat Betawi. (2022). Kompas Megapolitan.
https://megapolitan.kompas.com

Paramita, S. (2018). Pergeseran makna budaya ondel-ondel pada masyarakat Betawi modern. Jurnal Bakti
Masyarakat Indonesia, 1(1), 133—138.

Pemerintah Provinsi DKI Jakarta. (2017). Peraturan Gubernur Provinsi Daerah Khusus Ibukota Jakarta Nomor
11 Tahun 2017 tentang Tkon Budaya Betawi.
https://jdih.jakarta.go.id/uploads/default/produkhukum/NQO.11__.pdf

Saputra, Y. A. (2009). Profil seni budaya Betawi. Jakarta: Jakarta City Government Tourism and Culture
Office.

Shafa, I., Kumbara, A. A. N. A., & Suwena, I. W. (2022). Bentuk transformasi pertunjukan ondel-ondel di
Kelurahan Warakas. J-CEKI: Jurnal Cendekia Ilmiah, 2(1), 35-45.

Sumarjo, Y. (1992). Perkembangan teater modern dan sastra drama Indonesia. Bandung: Citra Aditya Bakti.

Lunturnya Nilai Humanistik Ondel-ondel Betawi ... 7


https://megapolitan.kompas.com/

